

La soledad original del hombre
 La fe es una rampa para la democracia
 La predicación de la penitencia en la biblia
 Purificación interior y santidad

#### Página

#### La Cuaresma 12 Mensaje del Obispo 3 4 Mi Familia Pulso Cultural 6 7 Palabra de Vida La voz del Laico 8 9 Salud y Bienestar 10 Especial Espiritualidad Cristiana 14 15 Adolescentes y Jóvenes Fe y Psicología 16

Espacio Mariano

Acción Pastoral

Sacerdotal

Foro Abierto

Reflexiones

Noticias

#### Directorio



Pbro. Rolando Caballero Navarro

17

18

20

21

22

23

Impresión: El Debate, S.A. de C.V. Los Mochis, Sinaloa

Difusión y Distribución: C.P. Silvia Lizárraga

Publicidad: Srita. Kathy Corona

Diseño Editorial: Hugo Rodríguez® (644) 447-1115

Corrección y Estilo: Pbro. Alfredo Rosas

Equipo de Información: Pbro. Benjamin Salazar A. Pbro. Salvador Nieves

#### Colaboradores:

Contacto:

C.P. Silvia Lizárraga

Srita. Kathy Corona

Tel. (644) 415-66-86

elperegrino.obr@gmail.com

Sr. Obispo Felipe Padilla Cardona Pbro. Joel Yevismea Angulo Pbro. Jorge Figueroa Valenzuela Pbro. Ricardo Rodríguez C. Sr. Saúl Portillo Aranguré

Psic. Xóchitl Guadalupe Barco Escárrega Pbro. Luis Alfonso Verdugo Martínez Pbro. Luis Alfonso Zaragoza Pérez

Diac. Baudelio Magallanes García

Mtra. en Psic. Magdalena Iñiguez Palomares

Diac. Victor Manuel Félix Alvarado Pbro. Benjamín Arturo Salazar Astrain

Pbro. Salvador Nieves Cárdenas Hna. María del Socorro Delgadillo, HCJC Sr. Efraín Acosta Flores

Smta. Guillermo Arnulfo Avila Contreras

aquí publicados son responsabilidad de su autor".

"Los contenidos

**Editorial** 

ste mes de febrero esta marcado tradicionalmente por nuestra cultura mexicana como un mes del amor y la amistad. En este número del periódico diocesano "El Peregrino" hemos querido ver esta realidad a la luz de nuestra fe cristiana. Por eso el tema central: "El amor y la entrega"; además de otros, que hacen referencia a este tema como por ejemplo: "El amor y la fe" (en la sección fe y psicología) y "La amistad con Dios" (en la sección reflexiones).

En relación a esto viene a la mente el pasaje de la Escritura que nos dice: "Nadie tiene amor más grande que aquel que da la vida por sus amigos" (Jn 15,13) o el otro pasaje que nos dice: "El amor nunca pasará" (1 Co 13, 8). Siempre será esta realidad una invitación a crecer como personas y como cristianos; porque ella tiene que ver con la naturaleza propia de Dios, que es amor (1 Jn 4, 8). El amor es el medio por el cual nosotros podemos descubrir a Dios y también podemos identificarnos con Él. Además es una llamada constante que hace posible la plenitud humana urgida siempre a mostrar lo más bello de su realidad existencial.

El próximo 22 de febrero del presente año será miércoles de ceniza (inicio de la cuaresma). Una vez más el Señor nos invita a través de su Iglesia a prepararnos para celebrar la fiesta central del año "La Pascua del Señor: pasión, muerte y resurrección". Por eso exponemos temas que ayudan a disponernos y estar en sintonía para vivir mejor dicha preparación. Así temas como: "Penitencia" (en la sección palabra de vida), "Misericordia de Dios" (en la sección la voz del laico), "Purificación" (en la sección salud y bienestar), "Conversión hoy" (en la sección espiritualidad cristiana), "Penitencia y los jóvenes" (en la sección adolescentes y jóvenes), tratan de ayudar para una vivencia cuaresmal plena.

El mensaje que nos propone el Sr. Obispo para una lectura de reflexión, va también en esta línea de conversión; ante una situación seria de tanta violencia que estamos viviendo a la vuelta de la esquina, en nuestras colonias y ciudad, aparte de soluciones que se van ejerciendo en muchos niveles, es ante todo buscar la conversión y sentimientos del corazón que se expresen claramente en acciones y comportamientos nuevos, ya que es allí donde se orienta nuestra vida.

Quiere además el periódico diocesano "El Peregrino" ser medio de información de experiencias pastorales. Por eso exponemos la importancia de la misión sobre todo la experiencia de las Amazonas (Perú); la experiencia del Padre Fabián en la pastoral castrense; así como la vivencia de nuestros sacerdotes: la celebración de los 50 años del Seminario con los sacerdotes y la vivencia de un encuentro en la formación permanente de los sacerdotes jóvenes.

Como siempre nuestra esperanza esté puesta en el Señor y la ilusión de que el periódico "El Peregrino" sea una luz que quiere orientar al Pueblo de Dios en su seguimiento de Jesucristo.

Que Dios nos de la gracia de aprovechar todos los medios que la Iglesia nos ofrece en este tiempo de cuaresma para ir corrigiendo nuestra vida y purificarnos de todo lo malo que hayamos hecho. "Aun es tiempo", nos dice el Señor. Aprovechemos que Él es compasivo y misericordioso.

> Con mi gratitud y estimación Pbro. Rolando Caballero Navarro

## Diócesis de Ciudad Obregón, A.R.

AYUDA A FAVOR DEL SEMINARIO DE CD. OBREGON Y SEGURO SACERDOTAL Tu colaboración ayuda a mi formación

Primer Lugar:

Segundo Lugar: Tercer Lugar:

Ford Lobo 2012 | \$50,000 pesos | IMAC 27" 2.7 ghz

Cuarto Lugar: Ipad 64 Gb Wifi Quinto Lugar: Ipad 32 Gb Wifi

Para celebrarse el día 29 de Junio de 2012. Bono de Copperación \$60.00

# Mensaje del Obispo

## Actuación del Pastor Católico ante nuestra realidad cristiana

Cuando Jesús entró en casa, le preguntaban en privado sus discípulos: "¿Por qué nosotros no pudimos expulsarle?" Les dijo: "Esta clase con nada puede ser arrojada sino con la oración y el ayuno."

Es común escuchar hoy en día comentarios sobre la creciente preocupación al constatar que el país se encuentra inmerso en una espiral de violencia que parece imparable. Día con día crecen las estadísticas de personas que han sufrido algún tipo de ataque, desde maltrato intrafamiliar hasta los asesinatos vinculados con el narcotráfico. La gente está temerosa de salir a la calle y se mantiene preocupada mientras algún familiar permanece fuera de casa. Muchos no se sienten seguros ni siquiera en sus hogares. El ciudadano, que se siente agredido, busca protegerse, defenderse, y, si ha sufrido ya algún tipo de agresión, llega a buscar inclusive venganza.

La visión cristiana de los hechos necesita ser diferente y aportar una alternativa a métodos que han probado su ineficacia para cambiar las cosas. Es fundamental preguntarnos: ¿Que significa ser cristiano en esta situación? ¿Qué palabra específicamente evangélica pueden dar los pastores de las iglesias locales a nuestra sociedad golpeada por la violencia? ¿Cómo vencer la sensación de impotencia que impera entre nuestros compatriotas y al mismo tiempo ofrecer una solución a este grave problema que se aparte de la misma lógica de violencia?

Mi convicción es que estamos ante un problema que no se solucionará por represión sino solamente por la conversión. Inclusive las modernas ciencias de la conducta están de acuerdo en que la represión, es decir, la supresión forzada y violenta de aquellas cosas que consideramos negativas, lo único que hace es mantenerlas momentáneamente a raya (en el mejor de los casos), pero nunca las resuelve. Se puede mantener la represión, tanto la psicológica como la social, en la medida en que se tiene recursos para hacerlo, pero el problema permanece latente y muchas veces incrementado, esperando cualquier síntoma de debilidad para hacerse presente.

Los cristianos hemos sabido por siglos que la solución al problema del mal es más honda y compleja. Los actos de violencia que presenciamos y sufrimos en nuestras calles no son sino síntomas de otra lucha más radical donde nos jugamos de veras el futuro de nuestra patria y de la humanidad. El ser humano es el campo de batalla de tendencias opuestas, una a la humanización y otra a la deshumanización, y la manera de actuar cristiana, muestra que sólo el ser humano que se ha reencontrado con su vocación trascendente es capaz de salir victorioso de este conflicto.

Hablar cristianamente de la situación actual en nuestro país no es posible sin hacer referencia a la realidad del pecado que está en su origen. Tarea nada fácil, porque el mismo concepto de pecado ha sido desterrado del lenguaje contemporáneo como mal recuerdo de un pasado que se percibe como superado. Y siento que esa actitud no es del todo gratuita sino que refleja una visión legalista y poco cristiana de ese fenómeno, por demás constatable en la vida de cualquier persona. Cuando hablamos de pecado nos referimos a una realidad existente de fractura interna y que deja a quien la padece dividido internamente, alejado de sí mismo y de todo su entorno y desde luego de Dios, sentido y meta de la vida humana.

La experiencia cristiana propone desde siempre, siguiendo el ejemplo de nuestro Salvador, ir en busca de la oveja perdida, del enfermo, para regresarlo a casa y curar sus heridas y así reincorporarlo finalmente a la familia de los hijos de Dios. El primer momento de esa curación es desenmascarar la enfermedad, es decir, el pecado.

(Inspirado básicamente en el articulo Mistagogía cristiana y ministerio episcopal por R.P. Alexander Paul Zatyrka Pacheco S.J.)





Estimados lectores del Periódico "El Peregrino", les saludo en esta edición de inicios de año, les deseo que todos sus buenos propósitos sean llevados a cumplimiento tal y como fueron inspirados en sus mentes y corazones y obtengan de cada uno de ellos el gozo y la alegría que se contienen en ellos para que así, puedan llegar a celebrar llenos de júbilo y un espíritu agradecido por el esfuerzo realizado a las fiestas de fin de año.

En esta ocasión quiero compartir esta reflexión sobre la soledad original del ser humano y lo que ella significa. Pero antes de iniciar la lectura te recomiendo tomes en cuenta las siguientes preguntas: ¿Qué diferencia encuentras entre el primer relato de la creación y el segundo que aparecen en este artículo? ¿Qué se quiere decir con el concepto "Soledad Originaria? ¿Qué sentido tiene y cuál sería el significado del hecho de que sea el hombre quien dé nombre a las demás criaturas?

- 1. En la última reflexión del presente ciclo hemos llegado a una conclusión introductoria, sacada de las palabras del libro del Génesis sobre la creación del hombre como varón y mujer. A estas palabras, o sea, al "principio" se refirió el Señor Jesús en su conversación sobre la indisolubilidad del matrimonio (cf. Mt 19, 3-9; Mc 10, 1-12). Pero la conclusión a que hemos llegado no pone fin todavía a la serie de nuestros análisis. Efectivamente, debemos leer de nuevo las narraciones del capítulo primero y segundo del libro del Génesis en un contexto más amplio, que nos permitirá establecer una serie de significados del texto antiguo, al que se refirió Cristo. Por tanto, hoy reflexionaremos sobre el significado de la soledad originaria del hombre.
- 2. El punto de partida para esta reflexión nos lo dan directamente las siguientes palabras del libro del Génesis: "No es bueno que el hombre (varón) esté solo, voy a hacerle una ayuda semejante a él" (Gén 2, 18). Es Dios Yahvé quien dice estas palabras. Forman parte del segundo relato de la creación del hombre y provienen, por lo tanto, de la tradición yahvista. Como hemos recordado anteriormente, es significativo que, en cuanto al texto yahvista, el relato de la creación del hombre (varón) es un pasaje aislado (cf. Gén 2, 7), que precede al relato de la creación de la primera mujer (cf. Gén 2, 21-22). Además es significativo que el primer hombre ('adam), creado del "polvo de la tierra", sólo después de la creación de la primera mujer es

definido como varón ('is). Así, pues, cuando Dios-Yahvé pronuncia las palabras sobre la soledad, las refiere a la soledad del "hombre" en cuanto tal, y no sólo a la del varón (1).

Pero es difícil, basándose sólo en este hecho, ir demasiado lejos al sacar las conclusiones. Sin embargo, el contexto completo de esa soledad de la que habla el Génesis 2, 18, puede convencernos de que se trata de la soledad del "hombre" (varón y mujer), y no sólo de la soledad del hombre-varón, producida por la ausencia de la mujer. Parece, pues, basándonos en todo el contexto, que esta soledad tiene dos significados: uno, que se deriva de la naturaleza misma del hombre, es decir, de su humanidad (y esto es evidente en el relato del Gén 2), y otro, que se deriva de la relación varón-mujer, y esto es evidente, en cierto modo, en base al primer significado. Un análisis detallado de la descripción parece confirmarlo.

- 3. El problema de la soledad se manifiesta únicamente en el contexto del segundo relato de la creación del hombre. En el primer relato no existe este problema. Allí el hombre es creado en un solo acto como "varón y mujer" ("Dios creó al hombre a imagen suya... varón y mujer los creó", Gén 1, 27). El segundo relato que, como ya hemos mencionado, habla primero de la creación del hombre y sólo después de la creación de la mujer de la "costilla" del varón, concentra nuestra atención sobre el hecho de que "el hombre está solo", y esto se presenta como un problema antropológico fundamental, anterior, en cierto sentido, al propuesto por el hecho de que este hombre sea varón y mujer. Este problema es anterior no tanto en el sentido cronológico, cuanto en el sentido existencial: es anterior "por su naturaleza". Así se revelará también él problema de la soledad del hombre desde el punto de vista de la teología del cuerpo, si llegamos a hacer un análisis profundo del segundo relato de la creación en el Génesis 2.
- 4. La afirmación de Dios-Yahvé "no es bueno que el hombre esté solo", aparece no sólo en el contexto inmediato de la decisión de crear a la mujer ("voy a hacerle una ayuda semejante a él"), sino también en el contexto más amplio de motivos y circunstancias, que explican más profundamente el sentido de la soledad originaria del hombre. El texto yahvista vincula ante todo la creación del hombre con la necesidad de "trabajar la tierra"



Estamos trabajando en la construcción de la nueva página web de la Diócesis, te invitamos a conocerla:

# www.diocesisdeciudadobregon.org

Te gustaría colaborar en ella, comunicate al Tel. 415-66-86

(Gén 2, 5), y esto correspondería, en el primer relato, a la vocación de someter y dominar la tierra (cf. Gén 1, 28). Después el segundo relato de la creación habla de poner al hombre en el "jardín en Edén", y de este modo nos introduce en el estado de su felicidad original. Hasta este momento el hombre es objeto de la acción creadora de Dios-Yahvé, quien al mismo tiempo, como legislador, establece las condiciones de la primera alianza con el hombre. Ya a través de esto, se subraya la subjetividad del hombre, que encuentra una expresión ulterior cuando el Señor Dios "trajo ante el hombre (varón) todos cuantos animales del campo y cuantas aves del cielo formó de la tierra, para que viese cómo las llamaría" (Gén 2, 19). Así, pues, el significado primitivo de la soledad originaria del hombre está definido a base de un "test" específico, o de un examen que el hombre sostiene frente a Dios (y en cierto modo también frente a sí mismo). Mediante este "test", el hombre toma conciencia de la propia superioridad, es decir, de que no puede ponerse al nivel de ninguna otra especie de seres vivientes sobre la tierra.

En efecto, como dice el texto, "y fuese el nombre de todos los vivientes el que él les diera" (Gén 2, 19). "Y dio el hombre nombre a todos los ganados, y a todas la aves del cielo, y a todas las bestias del campo; pero -termina el autorentre todos ellos no había para el hombre (varón) ayuda semejante a él" (Gén 2, 19-20).

5. Toda esta parte del texto es sin duda una preparación para el relato de la creación de la mujer. Sin embargo, posee un significado profundo, aun independientemente de esta creación. He aquí que el hombre creado se encuentra, desde el primer momento de su existencia, frente a Dios como en búsqueda de la propia entidad; se podría decir: en búsqueda de la definición de sí mismo. Un contemporáneo diría: "en la propia identidad". La constatación de que el hombre "está solo" en medio del mundo visible y, en especial, entre los seres vivientes tiene un significado negativo en este estudio, en cuanto expresa lo que él "no es". No obstante, la constatación de no poderse identificar esencialmente con el mundo visible de los otros seres vivientes (animalia) tiene, al mismo tiempo, un aspecto positivo para este estudio primario: aun cuando esta constatación no es todavía una definición completa, constituye, sin embargo, uno de sus elementos. Si aceptamos la tradición aristotélica en la lógica y en la antropología, sería necesario definir este elemento como "género próximo" (genus proximum) (2).

6. El texto yahvista nos permite, sin embargo, descubrir incluso elementos ulteriores en ese maravilloso paisaje, en el que el hombre se encuentra solo frente a Dios, sobre todo para expresar, a través de una primera autodefinición, el propio autoconocimiento, como manifestación primitiva y fundamental de humanidad. El autoconocimiento va a la par del conocimiento del mundo, de todas las criaturas visibles, de todos los seres vivientes a los que el hombre ha dado nombre para afirmar frente a ellos la propia diversidad. Así, pues, la conciencia revela al hombre como el que posee la facultad cognoscitiva respecto al mundo visible. Con este conocimiento que lo hace salir, en cierto modo, fuera del propio ser, al mismo tiempo el hombre se revela a sí mismo en toda la peculiaridad de su ser. No está solamente esencial y subjetivamente solo. En efecto, soledad significa también subjetividad del hombre, la cual se constituye a través del autoconocimiento.

El hombre está solo porque es "diferente" del mundo visible, del mundo de los seres vivientes. Analizando el texto del libro del Génesis, somos testigos, en cierto sentido, de cómo el hombre "se distingue" frente a Dios-Yahvé de todo el mundo de los seres vivientes (animalia) con el primer acto de autoconciencia, y de cómo, por lo tanto, se revela a sí mismo y, a la vez, se afirma en el mundo visible con "esperanza". Ese proceso delineado de modo tan incisivo en el Génesis 2, 19-20, proceso en búsqueda de una definición de sí, no lleva sólo a indicar -empalmando con la tradición aristotélica- el genus proximum, que en el capítulo 2 del Génesis se expresa con las palabras: "ha puesto el hombre", al que corresponde, la "diferencia" específica que, según la definición de Aristóteles, es noûs, zoom noetikón. Este proceso lleva también él primer bosquejo del ser humano como persona humana con la subjetividad propia que la caracteriza.





Matriz: Miguel Aleman 600 Nte. Tel. (644) 414-4545

Suct.: Mercado Unión Tel. (644) 413-5554

www.ranchogrande.com.mx

# La fe es una rampa para la democracia.

Por: Pbro. Jorge Figueroa Valenzuela

El Hombre evoluciona, no para, no se detiene, crece, se empobrece, se libera, se encona, se usa a si mismo, es explotado, grita y exige lo que sea, defiende derechos, es familia, es paria, pero sobre todas las cosas es "misterio". Dijera teilhard de chardin "Nosotros mismos somos nuestro peor enemigo. Nada puede destruir a la Humanidad, excepto la Humanidad misma". Pero también es cierto que el hombre es el único capaz de amar, unirse, proyectar, construir y ser feliz. ¿Quién es entonces este hombre que necesita de amores tan grandes para reconocerse y favorecer la vida del mundo, de la creación para que estas no vengan a resultar un conglomerado indigesto.

Está claro que desde siempre el ser humano es un valor complejo, en si mismo, en su relación con los demás y porque es responsable de la vida. En este sentido puedo preguntarme qué tan responsable soy de la vida y si la respuesta incluye a los demás como personas dignas y conciencia clara de un mismo fin universal.

El cambio de la Filosofía perenne por El paraíso de las ideas filosóficas seguras, de los estados armónicos con sus clases sociales, las estructuras férreas e impenetrables del poder, el hombre declarado en estado embrionario e incapaz de encargarse de si mismo, declarado incluso como "no hombre", autorizó su explotación, manipulación y mano de obra barata para los nuevos principados de la tecnología y aspiraciones del masaje capitalista y acumulación de los bienes en unos cuantos, PERO TAMBIEN, se dio un creciente despertar de los pensadores, filósofos, moralistas, hombres y mujeres que creyeron que el hombre no es una presa, engranaje de fábrica o un pretexto para la avaricia y el poder, y se dieron a la tarea de salir en rescate de ese hombre tan poderoso y frágil, tan luminoso y apagado, tan rico y pobre, y como creatura hechura de Dios para ENTRE TODOS Buscar la manera oportuna al bien de las gentes de condición humilde, pues es mayoría la que se debate indecorosamente en una situación miserable y calamitosa (León XIII)

El hombre es capaz de responder por si mismo, por los demás, tiene derecho a una familia, vivir en sociedad, a organizarse, producir y hacer que el producto logre una comunidad de bienes, tarea nada fácil dadas las actuales condiciones de la sociedad humana, lisiada por el pecado original que se aboga por la implantación de la propiedad privada, sin eximir el ideal de que a nadie falte nada.

La búsqueda del hombre por mejorar la vida nos ha llevado y traído por cada sistema filosófico, por cada ideología, por todos los partidos, religiones y por cada loco que se autonombran, o revolucionarios, caudillos, lideres, mesías, redentores y hasta Dios mismo.



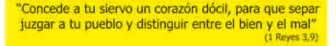
Nos urge la filosofía que acepta que no hay argumentos para negar a Dios, nos urge que las ideologías descarten la selección natural del ciudadano, nos urge que los partidos políticos entiendan que son parte y no el todo, nos urge una Democracia donde la persona humana importe como proyecto y no por su credencial para votar. Nos urgen poetas que no valoren la fe como una trampa para la Democracia, profetas que anuncien tiempos mejores, políticos que no mientan de lo que pueden hacer o no hacer y conscientes de que su misión, es gracias al sufragio, políticos Democráticos y estadistas convencidos de que el pueblo tiene alma, inteligencia, que es fruto de su FE en Dios y que ningún valor sobrenatural será un peligro para la realización de los principios de la Democracia sino que la favorecerá en cuanto esta sea autoridad legítima, cuidados, atención y servicio del pueblo para su desarrollo presente y futuro.

La Democracia como gobierno y autoridad necesita de todos, asi mismo todo lo favorable posible para que el pueblo intervenga en su superación y creación de estados de conducta para su ser relacional, dignidad, libertad y derechos.

Siempre nos ha parecido envidiable la figura del Rey Salomón como hombre que se declara incapaz para guiar al Pueblo que pertenece a Dios, El es parte de ese pueblo, pero no es su dueño, El se sabe elegido, pero guiarlo es otra cosa, le sobrepasa, es mucho más que Él y aún cuando sabe que como heredero del trono puede hacer lo que quiera, no se atreve a gobernarlo mas que con la ayuda de aquel que es el verdadero creador de ese pueblo, su sustento y guía. Como Rey necesita riquezas, éxito, larga vida, eliminación de los enemigos, pero no pide nada de eso, en cambio suplica por "un corazón dócil para poder distinguir entre el bien y el mal"

Que bien describe este relato bíblico la vocación y misión de un político. Sabemos que a Salomón no le falto nada, ni éxito, ni años, ní riquezas, mas todo subordinado para impartir el Derecho y la justicia de su pueblo. "Quita el derecho y, entonces, ¿qué distingue el Estado de una gran banda de bandidos?", dijo en cierta ocasión San Agustín.

Se dará algún día lo que dijera teilhard de chardin "algún día Llegará el día en que después de aprovechar el espacio, los vientos, las mareas y la gravedad; aprovecharemos para Dios las energías del amor". Y ese día por segunda vez en la historia del mundo, habremos descubierto el fuego.



# La predicación de la penitencia en la biblia



Por: Pbro. Ricardo Rodríguez Castañeda

Dios llama a los hombres a entrar en comunión con él. Ahora bien, se trata de hombres pecadores, debido tanto al pecado original, con el que todos hemos nacido, como al pecado personal. Por tanto, la respuesta al llamamiento de Dios exigirá a todo aquel que lo escuche, como punto de partida una conversión, y luego, a todo lo largo de la vida, una actitud penitente. Por esto la conversión y la penitencia ocupan un lugar considerable en la revelación bíblica.

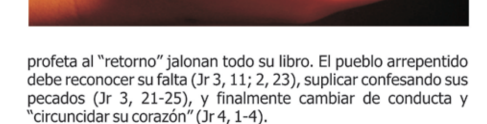
Desde los orígenes de la historia de Israel como pueblo de Dios, fue teniéndose conciencia de que la alianza, en cuanto vínculo de la comunidad con Dios, podía romperse por culpa de los hombres mediante el pecado. Por tanto, los profetas llamarán continuamente al pueblo de Israel a no hacer de la alianza con Dios algo puramente exterior, sino que cada hombre debía poner en ello todo su corazón y luego traducirlo en actos. Así el llamamiento a la penitencia será un aspecto esencial y permanente de la predicación profética.

El profeta Amós, por ejemplo, no se contentará con denunciar los pecados de sus contemporáneos. Cuando llame a "buscar a Dios" (Am 5, 4.6) querrá decir: buscar el bien y no el mal, odiar el mal y amar el bien (Am 5, 14s).

Otro ejemplo es el profeta Oseas. Ante las conversiones superficiales del pueblo, que no pueden producir fruto alguno, insiste en el carácter interior de la verdadera penitencia, inspirada en el amor y en el conocimiento de Dios (Os 6, 1-6; 2, 9).

Isaías será otro profeta que también predique a sus oyentes que sólo una verdadera penitencia de conversión podrá aportar la salvación. Este penitencia es tan importante que sin ella el culto no es nada (Is 1, 11-15). Consciente de que entre los hijos de Israel existían corazones endurecidos y cerrados, enseñará que el pueblo que sea finalmente beneficiario de la salvación estará conformado sólo de convertidos (Is 10, 21; 7, 3).

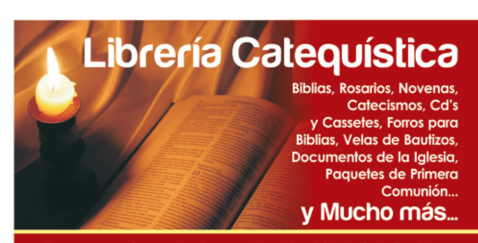
Pero es sobre todo el profeta Jeremías quien desarrolla ampliamente el tema de la conversión y de la subsecuente penitencia. Si el profeta anuncia las calamidades que amenazan a sus coetáneos, es "para que cada uno vuelva de su mal camino y el Señor pueda perdonar" (Jr 36, 3). Las llamadas del



Jesucristo, en la plenitud de los tiempos, aparecerá como el Hijo del hombre que tiene poder para perdonar los pecados. Él presentará la penitencia como una gracia preparada siempre por la iniciativa divina. Así que entrar en penitencia es haber entrado en auténtica conversión a Cristo. Él es el pastor que ha salido a buscar a la oveja perdida. La respuesta humana a esta gracia se analiza concretamente en la parábola del hijo pródigo, que, convertido, lleva a cabo actos de penitencia (Lc 15, 11-32).

El mensaje bíblico del arrepentimiento aparecerá, pues, como esencial en el anuncio evangélico de todo el Nuevo Testamento. Por seguir en la línea de la predicación profética, pero ahora neotestamentaria, encontramos en los mensajes a las siete Iglesias que abren el libro del Apocalipsis claras invitaciones al arrepentimiento, que suponen destinatarios ya convertidos pero decaídos del fervor inicial (Ap 2, 5.16.21s; 3, 3.19). Estos textos muestran que la virtud de la penitencia debe tener un lugar en la vida cristiana como prolongación de la conversión bautismal.

Así pues, urge que los cristianos de todos los tiempos, nosotros también, hagamos de la penitencia el talante de todas nuestras acciones: convirtiéndonos incesantemente a Jesucristo y rechazando incesantemente todo lo que no nos lleve a Él.

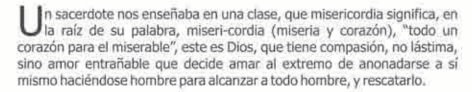


Tabasco y Gregorio Payro Esq. No. 3017 Col. Cortinas (Casa Pastoral Vicente García Bernal) Tel. 412-9347

# Manténganse en el amor de Dios

Por: Sr. Saúl Portillo Aranguré

(Jud 1,21)



La segunda Carta Encíclica del Beato Juan Pablo II, que en el tercer año de su pontificado, en el adviento de 1980, nos entregó a la Iglesia y el mundo entero, con título: DIVES IN MISEROCORDIA (La misericordia divina). Donde no sólo nos recuerda al Dios misericordioso que nos ama profundamente, con aun amor incondicional, único e irrepetible a cada uno de nosotros, sino también como Iglesia nos dice: "La Iglesia considera justamente como propio deber, como finalidad de la propia misión, custodiar la autenticidad del perdón, tanto en la vida y en el comportamiento como en la educación y en la pastoral... Así, en todos los cambios de la vida y del ministerio de la Iglesia—a través de la pobreza evangélica de los ministros y dispensadores, y del pueblo entero que da testimonio « de todas las obras del Señor »—se ha manifestado aún mejor el Dios «rico en misericordia»" (Dives in Misericordia, númeral 14)

El rostro de la Iglesia tiene que ser un rostro de misericordia, de amor, de perdón, de reconciliación, no más rostros de elitismo, de fariseísmos, no más miradas enjuiciadoras, excluyentes, dejar fuera tantos requisitos de filiación a los grupos y movimientos en la Iglesia y dar paso al rostro de Dios que hace que el sol salga para buenos y malos (Mateo 5, 45).

En este próximo AÑO DE LA FE, que iniciaremos en Octubre del 2012, el Papa Benedicto XVI, empieza diciéndonos que la FE es la PUERTA de entrada, a la vida con Dios, al contacto con Dios-Amor, que no hace acepción de personas, el primer Papa de la Iglesia, San Pedro lo entendió cuando vio que Dios daba Espíritu Santo a los paganos cuando con corazón abierto escucharon la predicación kerigmática en casa de Cornelio, nos cuenta el libro de los Hechos de los Apóstoles.

Y como dice Concilio Vaticano II, la Iglesia somos todos los bautizados, no solo los obispos, sacerdotes y religiosas, sino los laicos también somos Iglesia, el rostro de la iglesia lo vemos en nuestros rostros, el mundo quiere ver a Jesús, tiene que verlo reflejado en nuestras vidas.

#### Dios es misericordioso

Dios es rico en misericordia (Efesios 2, 4); si algo vino a traernos Jesús con su encarnación y redención es justamente eso, reconciliación, el pecado hace estragos en la vida del ser humano, y si podríamos sintetizar en una palabra lo que Jesús vino a darnos y considerado como muy valioso e importante es: EL PERDON. Quiere reconciliamos en el amor por medio del perdón.

Dios es amor (1 Juan 4, 8), es su esencia, su naturaleza, en sus entrañas esta la misericordia infinita, la ternura incondicional, conocerle es



experimentarle, de él no viene la venganza ni el castigo, sería contradictorio a sí mismo (2 Timoteo 2, 12-13).

"El Señor es bondadoso y compasivo, lento para enojarse y de gran misericordia" (Salmo 145,8)

#### El Camino del Perdón es camino de la Misericordia

Para alcanzar la misericordia, primero hay que vivirla, nadie da lo que no tiene, sentirse amados y perdonados aumenta la posibilidad de ser compasivos con nuestros semejantes, pues solo entiende a profundidad el perdón quien ha sido perdonado. Experimentar la misericordia de Dios en nuestras vidas tiene que llevarnos a ser misericordiosos, y si no somos misericordiosos es tiempo de serlo, "Porque el que no tiene misericordia será juzgado sin misericordia, pero la misericordia triunfa sobre el juicio" (Santiago 2,13).

El camino del perdón, e incluso el camino que Jesús invita en la misión que dio a sus apóstoles el día de la resurrección, como lo narra en el Evangelio de san Juan, pues da el Espíritu Santo para que vayan: perdonando y desatando, misión que da sentido a nuestra vida cristiana. No podemos dejar fuera de la gran misión continental a vivir, pues Dios ha reconciliado consigo al mundo, por medio de Cristo, y nos ha encomendado a nosotros el mensaje de la reconciliación (Mateo 18, 15-18, corrección fraterna y el poder de perdonar)

"Inclina tu oído, Dios mío, y escucha; abre tus ojos y mira nuestras ruinas y la ciudad que es llamada con tu Nombre, porque no presentamos nuestras súplicas delante de ti a causa de nuestros actos de justicia, sino a causa de tu gran misericordia." (Daniel 9, 18)

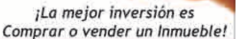
María, Madre de Misericordia, con tu amor materno cuida a los hermanos de tu Hijo, que todavía peregrinan y se hallan en peligros y ansiedad hasta que sean conducidos a la patria bienaventurada. Amén



#### Venta de casas

- Trámite y asesoría sin costo
- Infonavit
- •Cofinavit
- Cofifovissste
- ·Bancario, etc.





www.ventasdecasasobregon.com.mx Ofna. (644) 414-0212 Cel. (644) 149-0440





"Lo que sale del hombre, eso lo hace impuro, pues del corazón del hombre salen las malas intenciones: inmoralidad sexual, robos, asesinatos, infidelidad matrimonial, codicia, maldad, engaños, vida viciosa, envidia, injuria, orgullo y falta de sentido moral. Todo esto viene del corazón del hombre y lo mancha" (Mt. 7, 21-23)

La Cuaresma es el tiempo litúrgico de conversión, que marca la Iglesia para prepararnos a la gran fiesta de la Pascua. Es tiempo para arrepentirnos de nuestros pecados y de cambiar algo de nosotros para ser mejores y poder vivir más cerca de Cristo.

El Señor, cada día nos da la oportunidad de acercarnos a Él, y siempre nos espera paciente y amoroso para que volvamos a sus brazos protectores, con la intención de vivir con un corazón nuevo siendo mejores personas e hijos suyos. Sin embargo, muchas veces el ser humano se resiste a ese encuentro, por el compromiso que implica el poder hacerlo, ya que no es sólo querer, sino sobre todo "hacer vida" el Evangelio que el Padre nos dejo; pues al hacerlo tenemos que renunciar a muchas comodidades y hábitos ocultos que de muchas formas nos pueden estar dando bienestar de forma equivocada y alejando de la voluntad de Dios.

Por esto ahora que se aproxima el inicio de la cuaresma, es importante hacer un alto en nuestra vida y realizar una revisión interior, y con un corazón contrito arrepentirnos y enmendarnos poco a poco e ir alcanzando la santidad que nos dé la posibilidad de llegar al Padre.

#### ¿Es necesaria la purificación interior?

Una de las cosas que nos tendríamos que preguntar sería: ¿Estoy realmente trabajando en esta vida por alcanzar la purificación interior que me lleve a la santidad para poder un día tener ese encuentro con el Padre de forma integra en la medida de mis posibilidades?

En esta vida como cristianos e hijos de Dios, tenemos una misión muy clara: Estamos llamados a la Santidad. Estamos aquí para hacernos santos y no hay que perder el tiempo argumentando que no lo podemos

lograr, o que no es para nosotros o que está por encima de nosotros...Nadie ha dicho que sea fácil, pero con Dios todo es posible, Él nos da la gracia y los dones necesarios para vivir en santidad si realmente la deseamos de corazón, en espíritu y en verdad.

#### Alcanzar la purificación interior

La santidad que es un producto de ir trabajando la purificación interior, es difícil de alcanzar, pero sin duda, cuando realmente nos lo proponemos y luchamos incansablemente, la podemos conseguir.

Sabemos cuán frágil es la persona humana. Hoy planea y mañana falla. Los buenos deseos pueden verse ensombrecidos por las pasiones desordenadas, sentimientos mal encaminados, instintos no encauzados, y emociones irracionales.

Un camino de santificación, está en la vida cotidiana, en todo lo que pasa; y una de las formas en las que se expresa, es que antes de actuar reflexionemos si lo que pretendemos hacer va de acuerdo a la manera de actuar del Hijo de Dios" Si nos parece que sí, entonces: ihagámoslo!" Si al contrario nos parece que no: "idejémoslo!". Además, cuando sea el momento de actuar, digamos al Hijo de Dios: "Señor, si tú estuvieras en mi lugar, ¿qué harías, cómo instruirías tú a esta gente, cómo ayudarías a este enfermo del espíritu o del cuerpo?". Tengamos en cuenta este modo de proceder, para que procuremos "revestirnos" día a día de los mismos pensamientos, sentimientos y actitudes de Cristo, y podamos "vivir cotidianamente en Él y según Él". Ése es el camino a la santidad y a la purificación espiritual.

Luchemos pues, por cada día trabajar en aquello que nos aleja del Padre, para cuando llegue el día del encuentro tan anhelado con nuestro Señor, podamos tener la satisfacción de haber hecho lo correcto y cumplir de esta forma su voluntad.

Piedad de mí, Señor, en tu bondad, por tu gran corazón, borra mi falta. (Sal 51:2)



# Especial

## Nota con indicaciones pastorales para el año de la fe

#### Introducción

Con la Carta apostólica Porta fidei, del 11 de octubre de 2011, el Santo Padre Benedicto XVI ha proclamado un Año de la fe, que comenzará el 11 de octubre de 2012, en el quincuagésimo aniversario de la apertura del Concilio Ecuménico Vaticano II, y concluirá el 24 de noviembre de 2013, Solemnidad de Nuestro Señor Jesucristo, Rey del Universo.

Ese año será una ocasión propicia para que todos los fieles comprendan con mayor profundidad que el fundamento de la fe cristiana es "el encuentro con un acontecimiento, con una Persona, que da un nuevo horizonte a la vida y, con ello, una orientación decisiva". El comienzo del Año de la fe coincide con los cincuenta años pasados desde la apertura del Concilio Vaticano II (1 de octubre de 1962) y los veinte años desde la promulgación del Catecismo de la Iglesia Católica, legado a la Iglesia por el Beato Juan Pablo II (11 de octubre de 1992).

La próxima Asamblea General del Sínodo de los Obispos, en octubre de 2012, tendrá como tema: "La nueva evangelización para la transmisión de la fe cristiana".

Por encargo del Papa Benedicto XVI[15], la Congregación para la Doctrina de la Fe, de acuerdo con los Dicasterios competentes de la Santa Sede y con la contribución de la Comisión para la preparación del Año de la fe, ha escrito esta Nota con indicaciones para vivir este tiempo de gracia, las cuales no excluyen otras propuestas que el Espíritu Santo quiera suscitar entre los pastores y fieles de distintas partes del mundo.

#### Indicaciones

"Sé en quien he puesto mi confianza" (2 Tm 1, 12): estas palabras de San Pablo nos ayudan a comprender que la fe "es ante todo una adhesión personal del hombre a Dios; es al mismo tiempo e inseparablemente el asentimiento libre a toda la verdad que Dios ha revelado". La fe como confianza personal en el Señor y la fe que profesamos en el Credo son inseparables, se evocan y exigen mutuamente. Hay un fuerte vínculo entre la fe vivida y sus contenidos: la fe de los testigos y confesores es también la fe de los apóstoles y doctores de la Iglesia.

En este sentido, las siguientes indicaciones para el Año de la fe tienen el objetivo de favorecer el encuentro con Cristo a través de testigos auténticos de la fe y aumentar el conocimiento de sus contenidos.

#### I. En el ámbito de Iglesia universal

- El principal evento al comienzo del Año de la fe será la XIII Asamblea General Ordinaria del Sínodo de los Obispos, convocada por el Papa Benedicto XVI para el mes de octubre de 2012 y dedicada Al tema de La nueva evangelización para la transmisión de la fe cristiana.
- 2. En el Año de la fe hay que alentar las peregrinaciones de los fieles a la Sede de Pedro. Será importante también fomentar las peregrinaciones a Tierra Santa, el lugar que tuvo la primicia de conocer a Jesús, el Salvador, y a María, su madre.
- 3. Durante este año será útil invitar a los fieles a dirigirse, con particular

devoción a María. Para ello será muy conveniente organizar peregrinaciones, celebraciones y reuniones en los principales Santuarios.

- 4. La próxima Jornada Mundial de la Juventud de Río de Janeiro, en julio de 2013, ofrecerá a los jóvenes una ocasión privilegiada para experimentar el gozo que proviene de la fe en el Señor Jesús y de la comunión con el Santo Padre, en la gran familia de la Iglesia.
- 5. Al respecto, sería conveniente la realización de simposios, congresos y reuniones de gran escala, incluso a nivel internacional, que favorezcan la comunicación de auténticos testimonios de la fe y el conocimiento de los contenidos de la doctrina de la Iglesia Católica.
- 6. El Año de la fe ofrecerá a todos los creyentes una buena oportunidad para profundizar en el conocimiento de los principales documentos del Concilio Vaticano II y el estudio del Catecismo de la Iglesia Católica. Esto vale particularmente para los candidatos al sacerdocio, en especial durante el año propedéutico o los primeros años de estudios teológicos, para los novicios y novicias de los Institutos de Vida Consagrada y las Sociedades de Vida Apostólica, así como para aquellos que se preparan a entrar en una Asociación o Movimiento eclesial.
- Este año será una ocasión propicia para acoger con mayor atención las homilías, catequesis, discursos y otras intervenciones del Santo Padre.
- Durante el Año de la fe, en colaboración con el Pontificio Consejo para la Unidad de los Cristianos, se esperan iniciativas ecuménicas dirigidas a invocar de Dios y favorecer "la restauración de la unidad entre todos los cristianos".
- 9. En el Pontificio Consejo para la Promoción de la Nueva Evangelización será establecida una secretaría especial para coordinar las diversas iniciativas sobre el Año de la fe. La secretaría abrirá un sitio especial en Internet, para proporcionar información útil para vivir de manera efectiva el Año de la fe.
- 10. Al final de este año, en la Solemnidad de Nuestro Señor Jesucristo, Rey del Universo, tendrá lugar una Eucaristía celebrada por el Santo Padre, en la que se renovará solemnemente la profesión de fe.

#### II. En el ámbito de las Conferencias Episcopales

- Las Conferencias Episcopales podrán dedicar una jornada de estudio al tema de la fe, de su testimonio personal y de su transmisión a las nuevas generaciones.
- 2. Será útil favorecer la reedición de los Documentos del Concilio Vaticano II, del Catecismo de la Iglesia Católica y de su Compendio, en ediciones económicas y de bolsillo, y su más amplia difusión con el uso de medios electrónicos y modernas tecnologías.



- Se espera que se renueve el esfuerzo para traducir los documentos del Concilio Vaticano II y del Catecismo de la Iglesia Católica a los idiomas que aún no cuentan con traducción propia.
- Los pastores, aprovechando los nuevos lenguajes de la comunicación, se esfuercen por promover trasmisiones televisivas o radiofónicas, películas y publicaciones, sobre el tema de la fe.
- Los santos y beatos son los auténticos testigos de la fe. Por lo tanto, será conveniente que las Conferencias Episcopales se esfuercen por dar a conocer los santos de su territorio, usando incluso los medios modernos de comunicación social.
- 6. El mundo contemporáneo es sensible a la relación entre fe y arte. En este sentido, se fomente el aprecio por el patrimonio artístico que se encuentra en lugares confiados a su cuidado pastoral.
- 7. Se invita a los docentes de los Centros de estudios teológicos, Seminarios y Universidades católicas a verificar la relevancia que, en su enseñanza, tienen los contenidos del Catecismo de la Iglesia Católica.
- Será útil preparar con la ayuda de teólogos y escritores de renombre, subsidios divulgativos de carácter apologético.
- Sería deseable revisar los catecismos locales y los subsidios catequísticos en uso en las Iglesias particulares, para asegurar su plena conformidad con el Catecismo de la Iglesia Católica.
- 10. En colaboración con la Congregación para la Educación Católica, competente en materia, será oportuno verificar que los contenidos del Catecismo de la Iglesia Católica estén presentes en la Ratio de la formación de los futuros sacerdotes y en el currículo de sus estudios teológicos.

#### III. En el ámbito diocesano

- Se auspicia una celebración de apertura del Año de la fe y de su solemne conclusión en el ámbito de cada Iglesía particular.
- Será oportuno organizar en cada diócesis una jornada sobre el Catecismo de la Iglesia Católica, invitando a tomar parte en ella sobre todo a sacerdotes, personas consagradas y catequistas.
- 3. Cada obispo podrá dedicar una Carta pastoral al tema de la fe, recordando la importancia del Concilio Vaticano II y el Catecismo de la Iglesia Católica, teniendo en cuenta las circunstancias específicas de la porción de fieles a él confiada.
- Se espera que en cada Diócesis, bajo la responsabilidad del obispo, se organicen eventos catequísticos para jóvenes.
- Será oportuno verificar la recepción del Concilio Vaticano II y del Catecismo de la Iglesia Católica en la vida y misión de cada Iglesia particular, especialmente en el ámbito catequístico.
- 6. La formación permanente del clero podrá concentrarse, particularmente en este Año de la fe, en los documentos del Concilio Vaticano II y el Catecismo de la Iglesia Católica, tratando, por ejemplo, temas como "el anuncio de Cristo resucitado", "la Iglesia sacramento de salvación", "la misión evangelizadora en el mundo de hoy", "fe e incredulidad", "fe, ecumenismo y diálogo interreligioso", "fe y vida eterna", "hermenéutica de la reforma en la continuidad" y "el Catecismo en la atención pastoral ordinaria".
- Se invita a los Obispos a organizar celebraciones penitenciales, particularmente durante la cuaresma, en las cuales se ponga un énfasis especial en pedir perdón a Dios por los pecados contra la fe.
- 8. Se espera la participación del mundo académico y de la cultura especialmente en las universidades católicas, que muestren cómo entre la fe y la verdadera ciencia no puede haber conflicto alguno, porque ambas, aunque por caminos distintos, tienden a la verdad.
- Será importante promover encuentros con personas que aun no reconociendo en ellos el don de la fe, buscan con sinceridad el sentido último y la verdad definitiva de su existencia y del mundo.
- 10. El Año de la fe será una ocasión para dar mayor atención a las escuelas católicas, lugares privilegiados para ofrecer a los alumnos un testimonio vivo del Señor, y cultivar la fe.

## IV. En el ámbito de las parroquias / comunidades / asociaciones / movimientos

 En preparación al Año de la fe, todos los fieles están invitados a leer y meditar la Carta apostólica Porta fidei del Santo Padre Benedicto XVI.

- 2. El Año de la fe será también una ocasión propicia para intensificar la celebración de la fe en la liturgia, y de modo particular en la Eucaristía.
- 3. Los sacerdotes podrán dedicar mayor atención al estudio de los documentos del Concilio Vaticano II y del Catecismo de la Iglesia Católica, recogiendo sus frutos para la pastoral parroquial –catequesis, predicación, preparación a los sacramentos, etc.— y proponiendo ciclos de homilías sobre la fe o algunos de sus aspectos específicos, como por ejemplo, "el encuentro con Cristo", "los contenidos fundamentales del Credo" y "la fe y la Iglesia".
- 4. Los catequistas podrán apelar aún más a la riqueza doctrinal del Catecismo de la Iglesia Católica, guiando grupos de fieles en la lectura y la profundización común de este valioso instrumento, con la finalidad de crear pequeñas comunidades de fe y testimonio del Señor Jesús.
- 5. Se espera por parte de las parroquias un renovado compromiso en la difusión y distribución del Catecismo de la Iglesia Católica y de otros subsidios aptos para las familias, auténticas iglesias domésticas y lugares primarios de la transmisión de la fe.
- Será conveniente promover misiones populares y otras iniciativas en las parroquias y en los lugares de trabajo, para ayudar a los fieles a redescubrir el don de la fe bautismal y la responsabilidad de su testimonio.
- 7. En este tiempo, los miembros de los Institutos de Vida Consagrada y de las Sociedades de Vida Apostólica son llamados a comprometerse en la nueva evangelización mediante el aporte de sus propios carismas.
- Las comunidades contemplativas durante el Año de la fe dedicarán una particular atención a la oración por la renovación de la fe en el Pueblo de Dios y por un nuevo impulso en su transmisión a las jóvenes generaciones.
- Las Asociaciones y los Movimientos eclesiales están invitados a hacerse promotores de iniciativas específicas que, mediante la contribución del propio carisma y en colaboración con los pastores locales, se incorporen al gran evento del Año de la fe.
- Todos los fieles, llamados a reavivar el don de la fe, tratarán de comunicar su propia experiencia de fe y caridad.

#### Conclusión

La fe es compañera de vida que nos permite distinguir con ojos siempre nuevos las maravillas que Dios hace por nosotros. Tratando de percibir los signos de los tiempos en la historia actual, nos compromete a cada uno a convertirnos en un signo vivo de la presencia de Cristo resucitado en el mundo. La fe es un acto personal y comunitario: es un don de Dios, para vivirlo en la gran comunión de la Iglesia y comunicarlo al mundo. Cada iniciativa del Año de la fe busca favorecer el gozoso redescubrimiento y el renovado testimonio de la fe. La indicaciones aqui ofrecidas tienen el objetivo de invitar a todos los miembros de la Iglesia a comprometerse para que este año sea una ocasión privilegiada para compartir lo más valioso que tiene el cristiano: Jesucristo, Redentor del hombre, Rey del Universo, "iniciador y consumador de nuestra fe" (Heb 12, 2).

Dado en Roma, en la Sede de la Congregación para la Doctrina de la Fe, el 6 de enero de 2012, Solemnidad de la Epifanía del Señor.

William Cardenal Levada Prefecto

X Luis Ladaria F., S.I. Arzobispo titular de Thibica Secretario





"Antes de la fiesta de la Pascua, sabiendo Jesús que había llegado su hora de pasar de este mundo al Padre, habiendo amado a los suyos que estaban en el mundo, los amó hasta el extremo" (Jn 13,1), este versículo, con el que inicia el evangelio que escucharemos en la misa vespertina de la cena del Señor (Jueves Santo), nos introduce en el misterio del sacrificio de Jesús, pero no lo oculta o lo oscurece; muy por el contrario, lo ilumina y lo explica. No se refiere únicamente al hecho de la institución de la Eucaristía, al ministerio sacerdotal o del servicio expresado en el lavatorio de los pies, sino también a todos los acontecimientos que se sucederán en las horas siguientes y que culminarán con la muerte y resurrección de Jesús.

San Juan sintetiza en estas pocas palabras toda la vida de Jesús, el amor lo ha llenado todo; ha amado, ama y en su momento, su amor llegará hasta las últimas consecuencias. No son meramente palabras bonitas, son esencialmente hechos concretos. Jesús se encamina decididamente hacia su Pascua, para todos la cruz se eleva como una sombra que oscurece el ambiente y oculta la presencia de Dios; Él la abraza como la consecuencia de una vida comprometida, es luz y manifestación de la misericordia divina. La cruz es espacio de contradicción, más no confusión: el dolor se transforma en fecundidad, la entrega en redención, la tiniebla en luz, la muerte en vida plena. La cruz nos recuerda que es imposible poner límites al amor, siempre habrá la posibilidad de amar más. Jesús escribirá personalmente en el libro de su propia existencia, con la fuerza de su propia sangre, las palabras indelebles de su evangelio, «los amó hasta el extremo».

Jesús está consciente de que el Padre ha puesto las cosas en sus manos, su misión consiste en reconciliar a sus hermanos, ayudarlos a volver a la casa paterna; contemplar a Jesús es escudriñar el corazón de Dios, es experimentar su misericordia Infinita. Jesús no se conforma con exhortar y esperar a que su palabra tenga un efecto en quienes que lo escuchan, muy por el contrario, es Él quien "se levanta de la mesa, se quita sus vestidos y, tomando una toalla, se la ciñó. Luego echa agua en un lebrillo y se puso a lavar los pies de los discípulos y a secárselos con la toalla con que estaba ceñido" (Jn 13,4-5), toma la iniciativa realizando una acción que era propia de los esclavos, de aquéllos que no tenían derechos en la casa, se hace nada, un sirviente, para hacernos hijos con derechos dentro de la casa.

No es sencillo entender este gesto radical de Jesús, de alguna manera anticipa su muerte, la cual se llevará a cabo en la total injusticia, desposeído de todo; no despojado, por supuesto que no, pues es Él quien se ha ofrecido y se ha entregado. Ciertamente su gesto es poco comprendido por los que

son beneficiados con él, ni por los que le lavó los pies, o por esta Inmensa muchedumbre que hemos sido redimidos por su sacrificio. Es el misterio de la naturaleza humana, sin embargo, la grandeza y la fuerza del sacrificio de Jesús, no depende de la comprensión del mismo, sino precisamente del amor que contiene, que lo ha originado y que ha producido.

Hoy la cruz de Jesús sigue cuestionándonos, "¿Comprendéis lo que he hecho con vosotros?" (Jn 13,12), la cruz implica una relación personal con Dios. La cruz es el signo por excelencia del amor llevado hasta el extremo, sin limitaciones, sin más condiciones que ser aceptada como parte integral de la vida toda. Abrazar la cruz no significa sufrir más, ni tampoco regodearse en el dolor por el dolor; significa en última instancia dejarse arrebatar por el amor infinito del Padre, que brilla luminoso en el rostro del crucificado, Jesucristo. La cruz es la puerta para encontrarse con el amor divino, misterio que sólo se desvela ante aquellos corazones que, como niños, recobran la inocencia de descubrir un milagro en cada acontecimiento simple de la vida.

Los discípulos, extrañados, habían visto a su Maestro arrodillarse para lavarles los pies, sin embargo, aún no había terminado la enseñanza; era necesario hacer aún una afirmación final, la consecuencia de lo que habían vivido hasta ese momento, entonces Jesús les dijo: "Porque os he dado ejemplo, para que también vosotros hagáis como yo he hecho con vosotros" (Jn 13,15). Quien ha experimentado el amor de Dios en su vida, no puede permanecer indiferente. El amor es fecundo, engendra más amor, exige amor y, cuando hay corazones sensibles que entienden el mensaje infunde en ellos una dinámica transformadora, de la persona, pero también de todo aquello que la rodea.

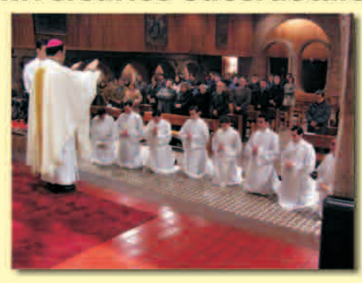
Llegada la plenitud de los tiempos, el Verbo se encarnó y levantó su tienda entre nosotros, se "hizo" uno de nosotros. En el momento indicado, en las aguas del Jordán, ungido con el poder del Espíritu inició su vida pública; cada palabra, cada gesto, cada actitud, fueron evangelio, anuncio gozoso de los tiempos nuevos, inaugurados con su presencia entre nosotros. Toda su vida fue preparación, escucha atenta de la voluntad de su Padre, con quien mantuvo en todo momento un diálogo amoroso en la oración. La noche anterior a su muerte en la cruz, su corazón llevó el amor a alturas insospechadas y a manera de testamento nos dejó las siguientes palabras: "Os doy un mandamiento nuevo: que os améis los unos a los otros. Que, como yo os he amado, así os améis también vosotros los unos a los otros. En esto conocerán todos que sois discípulos míos: si os tenéis amor los unos a los otros" (Jn 13,34-35).

De esta forma Jesús comunicaba a todos los que habrían de seguirlo el tipo de lazo que debería unirlos, un amor muy semejante al manifestado por su Maestro.

Ante la cruz, la mayoría de sus discípulos lo dejaron, murió solo. Dios pareció guardar silencio, sin embargo se reservaba su palabra definitiva, la "resurrección" de su Hijo, victoria definitiva sobre el pecado y la muerte. El evangelio es una invitación a la esperanza, a la espera confiada en el cumplimiento de las promesas de Dios.

La cuaresma, que estamos a punto de iniciar, es tiempo de reflexión, penitencia y conversión. Es una invitación para regresar a la casa paterna. Pero esencialmente es un camino a seguir, una propuesta para ser un mejor cristiano y, por supuesto un mejor ser humano. No debemos ver este tiempo desconectado de la totalidad de nuestra vida cristiana, muy por el contrario, se trata de integrarlo en nuestro proceso de conversión. La cuaresma nos ayuda a profundizar el misterio de Jesucristo; es Él nuestra cuaresma, "Yo soy el Camino, la Verdad y la Vida. Nadie va al Padre sino por mí." (Jn 14,5), y estamos llamados a caminar por los mismos caminos que Él transitó: amar hasta el extremo. No es fácil, la cruz estará a cada paso de nuestra jornada; sin embargo, al igual que con Aquél a quien seguimos, Jesucristo el Señor, al final del sendero está la resurrección.

### **Aniversarios Sacerdotales**



"No descuides el carisma que hay en ti, que se te comunicó por intervención profética mediante la imposición de las manos del colegio de presbíteros" (tra. Tim. 4, 14)

2 DE FEB. Pbro, Juan Antonio Robles Barbuzon 4 DE FEB. Pbro, César Zaid Chuffe Brito Pbro. Ramón Rafael Cota Cárdenas Pbro. Ricardo Rodríguez Castañeda 5 DE FEB. 7 DE FEB. Pbro, Sergio Alonso Ramírez 8 DE FEB. Pbro, Ernesto Castro Neri Pbro. Juan de Dios Vázquez Mayboca 11 DE FEB. Pbro. José Alfredo González Castro Pbro. Jesús Noriega Duarte 14 DE FEB. 15 DE FEB. Pbro. Germán Olivarría Valle Pbro. Ignacio Méndez Olvera Pbro. José Juan Solórzano Medina Pbro. José Alfredo Castro Nieblas Pbro. Julio César Enríquez Cosmes 16 DE FEB. 18 DE FEB. Pbro. Ernesto Valdez Rayas 19 DE FEB. Pbro. Felipe Ruiz Zúñiga Pbro. Francisco Javier Gámez Gallegos 22 DE FEB. Pbro. Marco Antonio Robles Zazueta 23 DE FEB. Pbro. Antonio Estrella Rodríguez Pbro. Luis Alfonso Zaragoza Pérez Pbro. Thomas Enrique Nieblas Valenzuela Pbro, Mario Adán Moreno Madrid Pbro. Nicolás Escobar García 24 DE FEB. Pbro. Rolando Caballero Navarro Pbro. Jorge Figueroa Valenzuela Pbro. Salvador Nieves Cárdenas



ırte ■ música A cáfe

Disfruta de Miércoles a Sábado nuestra noches bohemias con música en vivo!

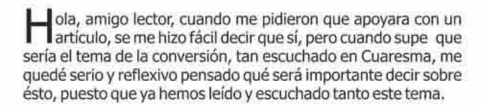
Horario: Lunes y Martes de 9 a 21 horas Miércoles a Sábado de 9 a 24 horas y Domingos de 11 a 19 horas.

Miguel Alemán 124 Sur, Cd. Obregón, Sonora Tel. Librería (644) 413-4709 Tel. Cafetería (644) 413-3559



# La conversión a Dios... proceso de cambio

Por: Pbro. Luis Alfonso Zaragoza Pérez



Principalmente, creo es necesario hacer interesante el tema sobre el proceso de la conversión, esto es, el hecho de reconocer que se ha dejado algo en el pasado, sea un vicio o un mal hábito, pero que aún se sigue luchando por llegar a alcanzar esa meta deseada. Acabamos de pasar por la época navideña, provocando en nosotros muchos buenos deseos y sentimientos de perdón y de amor. Pero con todo esto no se logra dar el siguiente paso de continuar haciendo el bien en nuestra vida personal y comunitaria. Nos quedamos satisfechos con lo logrado, sólo el deseo, sin darnos cuenta de que no era sólo dejar las cosas malas por tomar otro menos malas, sino buscar lo verdadero. Con todas esas ideas en la cabeza terminamos con pensamientos que nos tranquilizan la mente con respecto a la conversión. Pero la realidad es que ni hemos iniciado, ni hemos caminado en el sentido que Dios quiere para cada uno de nosotros, que seamos realmente felices en el verdadero amor.

La conversión es por lo tanto, un proceso, un camino interior de toda nuestra vida, más profunda que un simple cambio de conducta, es una transformación de la vida. Un cambio de nuestra conducta puede tomar tiempo y esfuerzo; por lo tanto la conversión demanda tiempo y una gran fuerza de voluntad. Es un cambio gradual que obedece a una firme determinación que recibe la ayuda indispensable del Espíritu Santo que habita en cada uno de nosotros, recibida en el sacramento del Bautismo.

El deseo sincero de Dios nos lleva a rechazar el mal y a realizar el bien. Esta conversión del corazón es ante todo un don gratuito de Dios, que nos ha creado para sí y en Jesucristo nos ha redimido: nuestra felicidad consiste en permanecer en Él (Cf. Juan 15, 3).



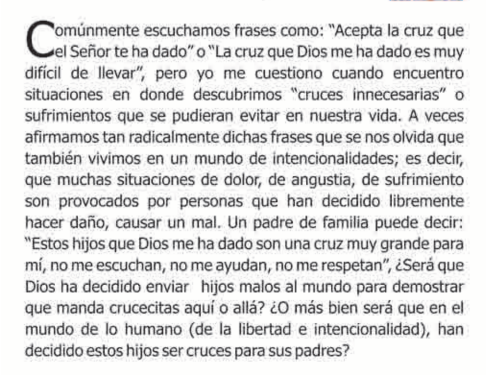
¿Qué es en realidad convertirse hoy, con todo lo que vivimos constantemente? Convertirse quiere decir buscar a Dios, caminar en la verdad, seguir las enseñanzas de su Hijo, Jesucristo; convertirse no es un esfuerzo para realizarse uno mismo, porque el ser humano no es el arquitecto de su propio destino. Nosotros no nos hemos hecho a nosotros mismos. Por ello, la autorrealización es una contradicción y es demasiado poco para nosotros. Debemos ir con quien nos amó y diseño para estar con Él, por siempre, sólo así nuestro corazón descansara en Él. Hoy muchos de nosotros buscamos soluciones rápidas y fáciles, y la conversión exige mucho de nosotros mismos, pero la verdad vale la pena dar ese extra para mantenernos firmes en su voluntad y amor.

San Agustín dijo en una ocasión que nuestra vida es un ejercicio único del deseo de acercarnos a Dios, de ser capaces de dejar entrar a Dios en nuestro ser. «Toda la vida del cristiano fervoroso –dice– es un santo deseo». Si esto es así, se nos invita aún más a arrancar «de nuestros deseos las raíces de la vanidad» para educar el corazón en el deseo, es decir, en el amor de Dios. «Dios –dice san Agustín– es todo lo que deseamos» (Cf. «Tract. in Iohn.», 4)

Amigo, entonces si tu proceso de conversión no te exige cambios de hábitos, modos de acercarte a Dios (sacramento de la reconciliación, Eucaristía, etc.), entonces hay algo que nos falta por trabajar, y no dejarnos sólo con la idea del deseo de un cambio sino verdaderamente empezar el camino de regreso con Dios, nuestro Padre.

# Los jóvenes y la cruz

Por: Diac. Baudelio Magallanes García



Lo anterior me lleva a reflexionar de un modo más amplio en el mundo, en la época en que vivimos y me cuestiono: ¿Nuestra existencia es un bálsamo para los que nos rodean? ¿O somos como un remolino que cada vez que pasa hace sus desastres? ¿Hemos ayudado lo suficiente para que los que tienen situaciones precarias de vida se superen, mejoren? Muchos hermanos nuestros viven inmersos en un mundo de violencia, de hambruna, de carencia de ropa para cubrirse del frío -lo que representa su cruz-, y no hemos intervenido lo suficiente para "bajarlos" de su dolor, de su necesidad.

En muchas ocasiones también queremos recibir cosas muy buenas de los demás como tener muy buenos amigos, tener los mejores padres, pero no aceptamos nuestra responsabilidad de esforzarnos por ser los mejores hijos o los mejores amigos; en otras palabras, nos fijamos demasiado en lo que, supuestamente, los demás me hacen sufrir y no tanto en lo que nosotros provocamos de sufrimiento en el otro.



Definitivamente que cuando decimos "cruz" no nos referimos a un sistema de azar, de juego de dados que ha provocado que yo viva así. Considero que debemos vivir más conscientes de que tenemos voluntad libre, que podemos cambiar situaciones si queremos, que el mundo no está de esta manera o de otra sólo porque "así es siempre y nunca va a cambiar", sino que cada uno de nosotros, somos constructores intencionales de nuestra historia, que somos autores y promotores de un mundo mejor y que hay posibilidad de ser integrante de un mundo cada vez peor también si no nos comprometemos, si no reflexionamos sobre el rumbo que llevamos. Que Dios nos ayude a "soltar nuestras armas humanas" para tomar "Las mejores pastillas que poseemos", que ayuden a sanar heridas, a curar corazones, a ser doctores del alma, más que aniquiladores o "crucificadores" de nuestros semejantes. Que nunca se oiga decir de ti: "Ahí viene el tirano, el explotador, el abusivo, el grosero, el que lastima, quien no es digno de mi confianza o de mi amistad".

# El amor y la fe

Por: Mtra. en Psic. Magdalena Iñiguez Palomares

Estamos llamados a amar y a ser amados, es nuestra vida. Estamos llamados a amar y a ser amados, es nuestra primera vocación, son dos dinamismos vitales en la vida del hombre. El corazón en su doble movimiento impulsa y recibe la sangre de nuestro cuerpo. Lo mismo es en la vida de toda persona; desde el seno de nuestra madre hasta el último aliento de vida, necesitamos del amor para vivir.

Nuestra vida es creada para amar, de tal forma que sólo en el ejercicio del amor, podremos sentirnos viviendo de manera auténtica. San Juan de la Cruz decía "Quien no ama está muerto" pues así como podemos sentirnos cansados de respirar, seguimos respirando, ya que es cuestión de vida y muerte. La vida sin amor es lo mismo que morir, lenta o rápidamente. En nuestro corazón está sembrada la semilla del amor. Todos hemos sentido ese impulso de ayudar a un anciano cuando se le dificulta cruzar una calle o darle el asiento del camión a una mujer embarazada. Estoy convencida de que muchos hemos tenido ese llamado interior, aunque quizá por miedo u otras barreras terminemos acallándolo, pero no por eso dejamos de tener esa capacidad que nos invita a amar. Incluso de las personas que podríamos considerar "malas" puede salir esta intención, pero quizás por diversas situaciones o heridas en el transcurso de su vida han adormecido e insensibilizado el impulso a darse, a amar. Hay muchas personas que no aman, que no hacen el bien, porque no son o no fueron lo suficientemente amados, lo cual se convierte en un círculo vicioso: "a nadie le importa lo que yo sienta o necesite, por lo tanto, no tiene que importarme lo que otro sienta o necesite"

El amor puede mostrarse de muchas formas, sin embargo, es importante saber que no se basa únicamente en los sentimientos, los cuales pueden ser engañosos en determinadas circunstancias. En ocasiones, no se siente ese impulso "natural" de hacer algo por otra persona, pero lo hacemos porque sabemos que realizándolo, ella o él se sentirán mejor; lo cual retribuye en gran medida, pues dando aún sin querer, es como recibimos más, es como podemos sentimos verdaderamente felices y útiles. Muchos divorcios podrían evitarse si nos educaramos en la voluntad y el compromiso para asumir la responsabilidad de tomar la decisión de amar, más allá de sentir o no algo agradable. Saber que eventualmente tendremos ciertos conflictos en este ejercicio del amor, pero que una vez superados saldremos fortalecidos, nos ayudaría a tolerar las dificultades derivadas de tomar esa decisión. No siempre es fácil, pero los resultados de llevarlo a cabo son sumamente gratificantes para quienes se comprometen y son fieles a ello.

Lo mismo sucede cuando queremos algo y sabemos que no es lo más adecuado para nosotros y/o para la otra persona. Tengo el impulso de



hacerlo, el deseo y las ganas, pero no lo hago, porque sé que puedo herir, lastimar o dañar seriamente a la otra persona, e incluso a mí mismo. Un ejemplo muy claro se da en el noviazgo, donde dadas las condiciones del enamoramiento y la necesidad de estar cerca físicamente del otro, puede derivar en relaciones sexuales prematuras, asumiendo la lógica de que es parte del amor. Sabemos que no lo es cuando como cristianos tenemos la convicción de que unas de las principales características del amor son la paciencia y el desinterés. Quien ama verdaderamente sabe esperar, contenerse y respetar la dignidad de la otra persona. La persona que ama, aprende a reservar y valorar ese momento preciado para su futuro esposo o esposa.

Ejemplos hay muchos, pero el amor se demuestra al salir de nosotros y centrar nuestra mirada en quien nos necesita, en aquel que es mi prójimo. MI prójimo más cercano es mi familia, es decir, mi esposo, mi esposa, mis padres, mis hijos, mis hermanos. Ellos son los blancos perfectos para vaciar el amor que necesitamos dar. Sólo dando y saliendo de nuestro egoismo, es como aprenderemos a amar verdaderamente e incluso a amarnos correctamente a nosotros mismos.

En ese sentido, es importante enfatizar que lo anterior se puede lograr imperfectamente a través del amor humano o natural, puesto que el mismo se basa en la percepción o interpretación de las diferentes personas y las situaciones de acuerdo a nuestra condición limitada. Sólo a través de la fe y la gracia divina recibidas como don gratuito de Dios, el esfuerzo y los sacrificios que implican amar como El quiere, se tornan perfectos a sus ojos. Lo que significa que para amar de forma perfecta, aun partiendo de nuestra imperfección, se necesita del amor divino o sobrenatural que Dios quiere regalarnos. Para llegar a ello, se necesita de nuestra voluntad, así como del reconocimiento humilde y confiado de que definitivamente no podemos solos. Únicamente de esta manera lograremos amar verdadera y desinteresadamente, con plenitud, alegría, desprendimiento y trascendencia, porque seremos capaces de ver a Dios en cada una de las personas que nos rodean, sobre todo, en aquellas que forman parte importante de nuestras vidas.

El fruto del silencio es la oración. El fruto de la oración es la fe. El fruto de la fe es el amor. El fruto del amor es el servicio. Y el fruto del servicio es la paz.

Madre Teresa de Calcuta

Espacio Mariano

# Nuestra Señora de Lourdes

Por: Diac. Victor Manuel Félix Alvarado

#### Identidad de Maria

Desde lo alto de la Cruz. Desde el dolor. Desde el olvido y traición de tantos, la incomprensión de tantos, el Señor Jesús tiene unas palabras cargadas de dulzura y sentido profético para con su Madre. iMujer, ahí tienes a tu Hijo!, le dice a Santa María. Estas palabras resuenan en el corazón de la creación, son palabras que hacen eco en la misma historia de Dios, en el tiempo sagrado de la promesa hecha a los hombres, la promesa de salvación.

Han de estar pensando que este artículo ya esta ordenado a la cuaresma, tendrán razón, pero lo que quiero resaltar es como Jesús desde la misma cruz del dolor y la esperanza, ilumina la identidad de su Madre. Jesús le dice que Ella es la Mujer, aquella de quien dependió el ingreso de la Salvación en la historia.

Precisamente quiero compartirles lo grandioso del misterio de María, el mismo Señor Jesús, esboza y resume con sus palabras la participación de nuestra madre en la historia salvífica de la humanidad; María siempre ha estado presente en nuestra vida, en nuestras alegrías y fatigas.

#### El diálogo de la Virgen

La Virgen María es una nueva forma de diálogo con Dios y lo constatamos en lo acontecido en Lourdes, Francia; en el año de 1844 entre el 11 de Febrero y 16 de Julio, una joven de catorce años "Bernadette Soubirous", aseguro haber visto en 18 veces a la Virgen María en una gruta del paraje de Massabielle, al occidente de Lourdes.

María siempre trae un mensaje, el contenido de las apariciones, van en orden a que estemos en constante comunicación con Dios. El diálogo que Bernadette tuvo con la Virgen María en las apariciones es el siguiente:

- Invitación a la Penitencia y a la oración por los pecadores.
- Invitación a vivir una pobreza más evangélica.
- Solicitud de que se hicieran procesiones a la gruta y le fuera erigida allí una capilla.

#### Aprobación eclesiástica y canonización de Bernadette

El Papa Pío IX autorizó al obispo local en el año de 1862, que permitiera la veneración a la Virgen María en Lourdes; todo se fue desprendiendo de un comentario que le hizo la Virgen a esta jovencita "Yo soy la Inmaculada Concepción". Desde entonces los diversos pontífices han apoyado de varias formas la devoción y la peregrinación al santuario.

El contacto con la Virgen, el mensaje que recibió esta joven sencilla y humilde, el



testimonio de vida es un ejemplo para cada uno de nosotros; María nos lleva a su Hijo Jesús, esta jovencita fue llevada a Jesús y además declarada santa por Pío XI el 8 de diciembre de 1933. Desde entonces, la advocación de la Virgen María como Nuestra Señora de Lourdes ha sido motivo de gran veneración, y su santuario es uno de los más visitados del mundo.

#### Descripción de la advocación

La imagen de la Virgen de Lourdes que los fieles católicos veneran sigue en general la descripción que Bernadette hiciera de la Señora:

- Joven
- Vestida de blanco con una cinta de color azul a la cintura.
- Con las manos juntas en actitud orante.
- Con un rosario colgándole del brazo.
- Con una rosa dorada en cada pie.

El calendario litúrgico católico celebra la "Festividad de Nuestra Señora de Lourdes" el día de la primera aparición, es decir, el 11 de febrero.

#### Patrona de los enfermos

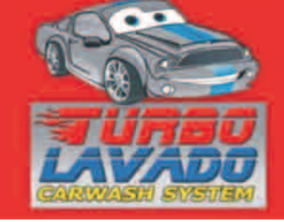
La Iglesia Católica siempre consideró a la Virgen María como una figura intimamente próxima a todo sufrimiento humano, desde aquel momento descrito por el Evangelio según San Juan, como lo mencioné al principio con esa frase biblica desde la cruz. Incluso nosotros descubrimos en el mismo rezo del Santo Rosario, al momento de lanzar a María todos esos piropos y atributos "Salud de los enfermos". A partir de los hechos testimoniados por Bernadette Soubirous, la Iglesia Católica consideró a la Virgen María, en su advocación de Nuestra Señora de Lourdes, la patrona de los enfermos.

#### Jornada Mundial del Enfermo

No es casualidad que en 1992, el papa Juan Pablo II instituyó la celebración de la "Jornada Mundial del Enfermo" a realizarse el 11 de febrero de cada año, en memoria litúrgica de Nuestra Señora de Lourdes y en este año, el Papa Benedicto, nos invita también a renovar la cercanía a los enfermos expresando a cada uno la solicitud y el afecto de toda la Iglesia, constatado en el lema de esta XX Jornada: "Levántate y vete, tu fe te ha salvado" (Lc. 17,19).

Amando a María se llega a amar plenamente al Señor Jesús. Nuestra Señora de Lourdes, ruega por todos nuestros enfermos.

# POR LOS QUE LES GUSTA LO BIEN HECHO LAVADO Y ENCERADO 12 A 18 MIN FRENTE A PLAZA GOYA MUY BUEN SERVICIO



# Bautismo del Señor: inicio de la misión

Por: Pbro. Benjamín Arturo Salazar Astrain

En la encíclica Redemptoris Missio de Juan Pablo II en el n.68 nos recuerda que el papa Pío XII, alentó a los obispos a ofrecer a algunos sacerdotes para un servicio temporal a las Iglesias de África. Esta encíclica invita a superar la dimensión territorial del servicio sacerdotal ponerlo a disposición de toda la Iglesia.

Atendiendo a la necesidad de colaborar con la misión de la iglesia universal en febrero del 2011 nuestro obispo envío a la vicaria de Tascha Curaray, región del Amazonas de Perú al pbro. Jesús Noriega, que pertenece a nuestra diócesis. Hoy se encuentra de administrador extraordinario de la parroquia de Santa Rosa de Lima en Bacúm, Son.

También el día 10 de enero estuvo de visita en nuestra ciudad la misionera laica Martha Cabrera, que es la coordinadora del equipo de misioneros laicos del Instituto de Misioneros Seglares Estrella de la Evengelización(IMIS) que se encuentra trabajando la misión del padre Jesús en Perú. El motivo de la visita de Martha fue agradecer el apoyo que Ciudad Obregón ha dado a la misión de Tascha. Los decanatos de nuestra diócesis se han hecho cargo del sostenimiento de esta misión.

El Pbro. Jesús y Martha nos comparten su experiencia misionera através de una entrevista.

#### PBRO. JESÚS NORIEGA

#### 1-¿Dónde desarrollan su trabajo misionero?

Vicaria de Tascha Curaray, vicaria de nuestra señora de Loreto que comprende 27 comunidades

#### 2- ¿ En qué consiste su trabajo pastoral?

Apoyar con misas, sacramentos, visitar, animar la misión, ir conociendo.

#### 3- ¿ Cómo es la vida pastoral en la parroquia a la que sirven?

Se vive a un ritmo muy calmado, hay que ir dando tiempo, poco a poco ir caminando. Pocas confesiones, con mucha paciencia, mucha calma

#### 4- ¿ Qué retos se les presenta en la evangelización de esos lugares?

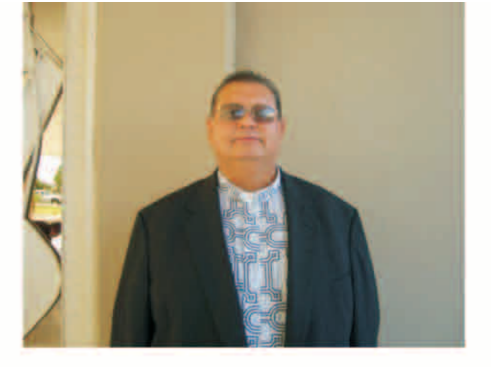
Ir promoviendo mas la fe, estaban mas acostumbrados al apoyo material, que se vayan comprometiendo con la fe

#### 5- ¿ Cuáles son las principales satisfacciones en la misión?

Ir viendo como va creciendo la misión

#### 6- Algún mensaje para los fieles de nuestra diócesis:

Que Dios nos invita a todos a ser misioneros



#### MISIONERA LAICA: MARTHA CABRERA

#### 1. ¿ En qué consiste tu trabajo pastoral?

Formación a laicos, preparación de sacramentos, educación: colaborar en colegios, salud, dar apoyo a quienes tienen conocimiento de enfermería

#### 2. ¿ Cómo es la vida pastoral en la parroquia a la que sirven?

Muchas actividades, mucho trabajo, faltan obreros, la parroquia se divide en tres partes 73 comunidades a nosotros nos tocan 27

#### 3. ¿ Qué retos presenta la evangelización en estos lugares?

Que conozcan a ese Jesús vivo, darles esa formación, esa presencia a los niños que los mueva

#### 4. ¿ Cúales son las principales satisfacciones en la misión?

El hecho de sentir la presencia de Dios que nos acompaña, ver el proceso de los niños y ante todo la gracia de Dios. Tenemos una escuela de laicos que ha ido creciendo.

#### 5. Algún mensaje para los fieles de nuestra diócesis:

Ante todo agradecer los apoyos, que no nos olviden en sus oraciones, invitarlos a participar de la misión, invitarlos a ser misioneros laicos ad gentes por medio del instituto estrella de la evangelización

#### 6. Alguna anécdota que la haya motivado en la evangelización:

Asistí a un congreso misionero en León, Gto., cuando vi que unos misioneros fueron enviados le dije al Señor que yo también quería ir de misión y 5 años más tarde el señor me envió a la misión de Perú.



## Grupo Sigma: Jóvenes comprometidos con la misión en nuestra diócesis.

Ing. Julieta Zepeda Lic. Francisco Espinoza

El ser humano de manera constante busca actividades, proyectos, experiencias y cosas que reten y provoquen un crecimiento cognitivo, psicológico y espiritual. ¿Qué hacer cuando el lugar, la gente y las actividades que realizas de manera cotidiana ya no representan un reto? ¿Cambiar o morir?

La realidad, es que no siempre se tiene que cambiar, en ocasiones basta con aumentar decibeles a la vida, redescubrir y mejorar. El Grupo Sigma ofreció esta oportunidad en mi vida, redescubrir el gusto por ayudar, por influir de manera efectiva y responsable en la sociedad, seguir con mi crecimiento espiritual, social y humano.

La primera junta fue para mí algo extraña, no conocía a nadie y juzgando totalmente lo que me ofrecía el Grupo confieso que me mostré un poco escéptica. Comenzaron las actividades y me deje llevar, la primera de ellas fue una actividad en la que teníamos que recolectar juguetes para niños del poblado El Guayparin, me gustó mucho. Me invitó a realizar más cosas, a dar el extra que otras actividades no me pedían. Encontrar a Jesús de una manera diferente, más consciente y comprometida. Buscarlo en la sonrisa de los niños y por

supuesto, en la satisfacción que da el que comprendan la grandeza del amor de Dios.

Llegó Semana Santa y con ello las misiones, fue diferente, a pesar de que ya había asistido a otras misiones, estas fueron distintas. El compartir la misión con gente que tiene una visión diferente, es distinto el convivir con jóvenes de mi edad, que a pesar de que tienen poco tiempo por el trabajo o la universidad, el nivel de compromiso y la efectividad del trabajo aumenta, esto me impulsó a comprometerme con mayor firmeza.

Hoy me siento contenta porque no tuve que cambiar de vida, no tuve que hacer cosas nuevas, simplemente <u>encontré un grupo</u> donde jóvenes tenían las misma inquietud por más, por mejorar y por seguir creciendo en la fe en Cristo. Si quieres participar de esta experiencia puedes comunicarte con nosotros:



## Grupo Sigma "Juventud Comprometida"

Sonora #161 norte. Entre Hidalgo y Allende. Aula Magna de Catedral, todos los miércoles 8:00 pm Página Facebook: Grupo Sigma misiones.sigma@gmail.com









## Instituto Diocesano de Formación Pastoral

¿Te gustaría crecer como persona?
¿Tienes dudas o te gustaría crecer en la fe?
La realidad que vivimos: ¡es un reto para ti!
¿Quieres servir mejor a tu comunidad y te faltan elementos?

### PREPÁRATE PARA VIVIR MEJOR TU FE CRISTIANA CATÓLICA!

CLASES:

LUGAR:

Día: Martes, Horario: 4:00 a 7:00 de la tarde

Parroquia Cristo Redentor, Col. México Puerto de Acapulco y Yavaros, Tel. 416-6717

Sábado: de 3:00 a 6:00 de la tarde

**ITE ESPERAMOS CON MUCHO GUSTO, TU LUGAR ESTÁ VACÍO!** 

## Formación Permanente

os sacerdotes de las generaciones de 0 a 10 años de ordenados el pasado 9 y 10 de enero en la casa sacerdotal de nuestra Diócesis recibimos, como formación permanente, información sobre nutrición y bienestar físico.

El inicio de esta reunión consistió en darles la bienvenida e instalar a los hermanos sacerdotes que viven fuera de obregón, para después disfrutar de unas buenas charlas donde compartimos las experiencias que cada uno viven en las comunidades parroquiales donde nos encontramos trabajando y al final una rica cena.

Otro día por la mañana la Q. Margarita Ramos compartía que parte del cuidado de nuestra salud física consiste en alimentarnos de manera balanceada, "están en los tiempos de prevenir enfermedades que en un futuro disminuyan su salud física poniendo cuidado en la alimentación" nos recomendaba Margarita; la dieta alimenticia consiste en comer frutas, verduras, lácteos y carnes que nutran nuestro cuerpo.

Fue el Dr. Tomas Gotes, gastroenterólogo quien en una charla nos asesoro sobre enfermedades que afectan al estomago y el cómo podemos tratarlas o evitarlas.

Con esta reunión se continúo el proyecto de formación permanente sacerdotal de nuestra diócesis, como signo de crecimiento en la vida del sacerdote de tu comunidad.



## 50° Aniversario Seminario y Sacerdote

e

Por: Pbro. Salvador Nieves Cárdenas

Con ocasión del 50° aniversario de nuestro Seminario Diocesano de Ciudad Obregón el 10 de enero del presente año los sacerdotes vivimos la grata experiencia de celebrar este acontecimiento invitados por el Seminario. En estos 50 años de la fundación del Seminario han egresado un total de 153 sacerdotes a favor de nuestra Diócesis.

El festejo se desenvolvió en diferentes momentos. Se citó el 10 de enero a los sacerdotes en el Seminario a las 12 p.m. Después se compartieron 2 experiencias por parte de la Comisión del Clero. Primero una experiencia de La Paz (B.C.S.) que se nos invitaba a considerar la espiritualidad del presbítero diocesano. Segundo, la experiencia de la misión apoyada por la Diócesis de Ciudad Obregón en las Amazonas (Perú); donde el Padre Jesús Noriega nos compartió su experiencia vivida en esta misión.

Otro momento consistió en la develación de una placa en donde se reconoce a todos aquellos maestros y formadores que han participado en la formación de los futuros sacerdotes a lo largo de estos 50 años en el Seminario (nuestro Obispo Don Felipe Padilla Cardona les dirigió una animosas palabras). Al mismo tiempo se distinguió a las personas que obtuvieron La Lobo y \$ 100, 000. 00 pesos en su participación del evento a favor del Seguro Sacerdotal de los presbíteros en nuestra Diócesis.

Finalmente se terminó con una suculenta comida y entrega de regalos a algunos sacerdotes que asistieron a esta celebración de los 50 años ofrecida a nuestro presbíteros.





La carne de cerdo es de las que menos grasa tiene, lo que ayuda a mantener bajo el nivel de colesterol en la sangre.



Asociación Ganadera Local de Porcicultores de Cajerne



#### La Pastoral Penitenciaria presenta su libro "La Presencia de Cristo y María en las cárceles"

on mucho entusiasmo el día domingo 15 del mes de Enero, en la Parroquia de Nuestra Señora de la Merced, el Señor Efrain Acosta Flores, presento su libro "LA PRESENCIA DE CRISTO Y MARÍA EN LAS CÁRCELES", en el que estuvieron presentes su Sra. Esposa Carmen Zúñiga Smith y la presentación a cargo del Padre Fr. Francisco Márquez Orozco, O. de M. y la Lic. Christel Lucia Álvarez, y distintas personalidades de nuestra sociedad, así como agentes de pastoral penitenciaria católica que estuvieron a cargo de la organización de dicho evento.

El libro será un gran éxito ya que contiene testimonios reales de internos que han tenido la experiencia de sentir la presencia de Cristo y María en la Cárcel, ahí en donde pensamos que existe la podredumbre, ahí se han hecho presentes estos casos tan interesantes, que te harán cambiar tu actitud ante estas personas y te harán vibrar y sentir amor por los que más sufren y te recordarán que hay que amar a tu prójimo como a ti mismo.

La intención de este libro, es dar a conocer a la sociedad que en las cárceles existen personas, con buenos sentimientos, que tal vez inocentes o culpables están purgando una condena y nos damos cuenta de la cita bíblica que dice: "Donde abunda el pecado sobre abunda la gracia".

La Iglesia del silencio, personas sin voz, seres humanos que merecen otra oportunidad, para que se reintegren nuevamente a la sociedad. Y como dijo el Beato Papa Juan Pablo II: "Un error en la vida nos es una vida de errores".

Los libros se encuentran a la venta en la Parroquia de Nuestra Señora de la Merced y al Tel. 415-38-38 y al Celular 6444-30-77-11.

Según la plática sostenida con nuestro Obispo Don Felipe Padilla Cardona, se hará extenso a las parroquias que integran nuestra Diócesis para apoyo a la pastoral penitenciaria, también se pueden entregar a domicilio, le invitamos a leerlo y se dará cuenta que como seres humanos debemos ser misericordiosos con los más pobres de los pobres y que no todo esta perdido, porque los cambios que se miran en ellos al aceptar a Cristo y a María en sus vidas es maravilloso y que la evangelización en las cárceles y los diferentes apoyos proporcionados a internos e internas son sumamente importantes para su readaptación e integración familiar.



## Paradigmas en la Catequesis

Por: Hna. M. Socorro Delgadillo C., HCJC

 I pasado Noviembre se tuvo la reunión nacional de responsables de la catequesis en las diócesis y se reflexionó en este tema de los Paradigmas en la Catequesis, teniendo como lema: "Para una misión permanente, una catequesis diferente".

¿Qué entendemos por "Paradigma"? La palabra procede del griego "paradeigma" que significa "ejemplo" o "modelo".

- Se entiende, como una creencia o un conjunto de creencias y de conocimientos que forman una visión del mundo, por lo que éstos cambian y se transforman, influyendo en nuestras vidas, para actuar en determinada forma.
- La interpretación de una realidad para responder a situaciones y aspiraciones de la generación de una época.
- •Un paradigma es el resultado de los usos y costumbres, de creencias establecidas de verdades a medias;
- Un paradigma es ley, hasta que es desbancado por otro nuevo.
- Una característica es, que puede cambiar y ser sustituido por otro; el nuevo paradigma; será una propuesta nueva que da respuesta a situaciones no planteadas
- Al cambiar ciertas situaciones cambian los paradigmas.
- Esto implica un profundo cambio de mentalidad.

de los valores que forman una visión particular de la realidad en turno.

Nuestro tiempo se caracteriza por cambios profundos y acelerados, Tensiones, Pérdida de puntos de referencia, No suscitan esperanza, Generan miedo Nos llevan a vivir en el presente, lo inmediato.

Esta es época de cambios de paradigmas, la variante es la velocidad y la profundidad del cambio. Esto se está dando en todos los niveles tanto social, como espiritual, conceptual, político, económico etc.

Todo está cambiando. Se dice que no tan sólo es una época de cambio, sino un cambio de época.

Desde hace tiempo, en la vida de la Iglesia y en su pastoral, también se habla de cambio de paradigmas (cambio de modelos) Y es interrogada en sus acciones para anunciar la fe.

Aplicado a la catequesis lo entendemos como "una forma global de concebir, pensar y practicar la catequesis en un contexto sociocultural y eclesial particular"

¿Una catequesis diferente? Nos cuesta pensarlo siquiera, ya que todo cambio duele, por eso da miedo el cambio. Pero todo cambia, nada está fijo, todo fluye.

El hecho es que el modelo que tenemos de catequesis, como la realizamos durante muchos años, no responde ya a la realidad que vivimos.

¿Cuál es el modelo que tenemos de catequesis? Trata de describirlo.

Aquí podríamos preguntarnos: ¿Qué es lo realmente nuevo; qué es lo que tiene que cambiar? Porque el Evangelio es el mismo. Es necesario hacer un discernimiento para ver qué es lo cambiante y qué es lo que debe permanecer.

En tu comunidad observa cómo se realiza la catequesis, y piensa ¿Quiénes asisten? ¿Por qué vienen tan pocos? Comparando con los que son. ¿Por qué los que asisten no parecen entusiasmarse, o por lo menos mostrar gusto en venir? ¿Qué es lo que más les interesa? ¿Qué hacen los catequistas? ¿Quiénes son? ¿Podría ser diferente? ¿En qué? ¿Qué harías tú para compartir tu fe y convencer a los demás de que es bueno creer, seguir a Jesucristo, participar en la Iglesia? ¿Cuál sería un paradigma nuevo en la Catequesis? ¿Un modelo nuevo?

Seguiremos compartiendo este tema, esperamos lo sigan con interés y si tienen alguna sugerencia, comentario, duda, comuniquense, estamos para servirles. Dios los bendiga.

# Voz de la Pastoral Castrense

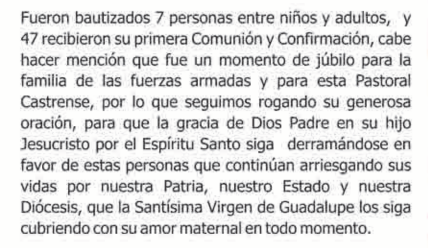
Por: Pbro. Fabian Alfonso Aguirre Osuna







Desde el fértil Valle del Yaqui, a las frescas brisas del mar de Cortés, se trasladaron el pasado 28 de diciembre 2011, 4 catequistas y personal de apoyo de la parroquia San Isidro Labrador de la comisaria de Marte R. Gómez y Tobarito, a las instalaciones del Club Naval en el Puerto de Guaymas, Sonora, impartiendo la catequesis presacramental a miembros y familiares de la IV Región Naval Militar, iniciando de 9:00 AM a 12:00 PM, con una participación activa y gozosa; posteriormente se trasladaron a la parroquia de San Carlos Borromeo en San Carlos, Nuevo Guaymas, dónde se celebró el sacramento de la Reconciliación y en punto de las 13:00 HRS, se inició la Santa Misa presidida por el Señor Obispo Don Felipe Padilla Cardona, y concelebrada por los presbíteros Javier Vargas Becerril y un servidor.















Todos los seres humanos vivimos llenos de afectos, los experimentamos como exigencia para recibir y dar; somos seres en relación y para relacionarnos; no se puede concebir un hombre aislado, somos sociología, relación, encuentro, dialogo, y una forma muy común y sana de compartir toda esta riqueza afectiva y por ende profundamente humana, es la amistad, que es el encuentro del otro que se hace uno con migo en el camino de la vida. Aristóteles (filosofo griego) define la amistad como "un alma en dos cuerpos, dos cuerpos en un alma", y de una forma muy precisa nos evoca a la amistad como un don espiritual que se encarna y se transforma en unidad y comunión. En general podemos partir del hecho de que la amistad es un don propiamente humano, que nace del amor de Dios y se experimenta, profundiza y madura en la cotidianidad de la vida.

En base a lo que he mencionado anteriormente podemos matizar esta primera parte en lo siguiente: si la amistad es un don espiritual, es decir, trascendente, se podrá encarnar "hacer presente en la vida del hombre" partiendo de ese principio, su origen fundamental y esencial no es de este mundo, viene de Dios, así los seres humanos para poder vivir una amistad plenamente profunda y real, debemos mirar a aquel que nos la ha regalado.

¿Qué pasa cuando nuestro concepto y experiencia de amistad están fundados sólo en las realidades temporales o en el hombre mismo? la amistad quedaría reducida meramente a nuestras posibilidades y por lo tanto sería limitada, es por ello que para poder compartir una experiencia plena de amistad como don que nos supera y se hace comprensión, servicio, bondad, verdad, caridad (cfr. Cor 13, 1-7), es fundamental, tener una vivencia inicial de ella en aquel que nos la ha regalado, Dios mismo.

Él se comunica con nosotros y nos muestra su cercanía y amor a lo largo de la historia, y lo hace plenamente en la figura de su Hijo Jesucristo Nuestro Señor, "Como hijos amadísimos de Dios, esfuércense en imitarlo. Sigan el camino del amor, a ejemplo de Cristo, que nos amó y se entregó por nosotros" (Ef 5,1-2), es así que podemos comprender que amistar con Dios es encontrarse con Jesucristo, y compartir con Él la vida, viviendo con Él, estando con Él, compartiéndolo todo con Él, "nadie va al Padre sino es por mí"(Jn 14, 6b). Él es el amigo que "nos hace amigos" del Padre en el Espíritu Santo, y es el modelo perfecto de esta virtud: "Nadie tiene amor más grande que el que da la vida por sus amigos, vosotros sois mis amigos si hacéis lo que yo os mando. No os llamo ya siervos, pues el siervo nunca sabe lo que suele hacer su amo; a vosotros os he llamado amigos, porque todo lo que he oído a mi Padre os lo he dado a conocer" (Jn 15, 13-15)

Por lo tanto, la amistad es amor, y amor que da la vida, y ¿de qué forma podemos "dar la vida" para dar vida como Jesús? Viviendo el Evangelio, construyendo el Reino de Dios que es justícia, bien común, solidaridad, paz,

libertad (Cfr. Rom 14,17), es luchar por un mundo mejor, en el que Dios, que es nuestro amigo, que es nuestro Padre y creador, reine, y reinando nos dé salvación y plenitud.

Ser amigo de Jesús es hacer la voluntad del Padre y "la voluntad del Padre es que todos los hombres se salven y lleguen al conocimiento de la verdad" (Tim 2,4), la única manera de salvarnos es en Jesús, solamente encontramos la voluntad del Padre en Él, por ello la amistad con Jesús, que nos une al Padre, nos convierte en personas libres, plenas, integradas, nos hace seres humanos llenos de sentido, de trascendencia, dadores de vida y participes de la salvación. Nuestra existencia se transforma desde este encuentro único y crucial.

Ser amigo de Jesús es conocerlo, dialogar con Él, descubrir al Padre en Él, que se nos ha querido revelar por amor, libre y gratuitamente; necesitamos vivir la amistad con Dios en un encuentro constante, que nos ayude a conocerlo, y esto lo podremos lograr con la oración diaria, en la vivencia de los sacramentos, en la escucha de su Palabra. No podemos ser amigos de un desconocido, la amistad implica tiempo, atención, dedicación, entrega, paciencia, escucha, diálogo, presencia, y todas estas virtudes que la conforman, se aplican de igual manera a nuestra relación con Dios.

"La revelación nos da a conocer el estado de santidad y de justicia originales del hombre y la mujer antes del pecado: de su amistad con Dios nacía la felicidad de su existencia en el paraíso" (CEC N. 384). Sabemos que el pecado nos hace perder la amistad con Dios, pues nos hace "ajenos" a su proyecto de amor para nosotros; la amistad con Dios, es el fundamento de nuestra felicidad, y el pecado nos aleja de Él, perdiéndonos y confundiéndonos con engaños y felicidad pasajera; necesitamos estar unidos a Dios y en su amistad para poder "vivir", en toda la extensión de la palabra, y aunque somos pecadores por naturaleza, en Jesús se nos ha dado la gracia que nos restituye como hijos y amigos de Dios, es por ello que el mantenernos en este estado original de amistad con Dios, implica un esfuerzo constante por ser mejores cada día, una lucha contra el mal que nos acecha en cada momento, una elección por el bien, que se afirma y se renueva en toda circunstancia como convicción de vida.

Pienso y creo que hoy es la oportunidad que Dios nos da para valorar nuestra amistad con Él, y podemos partir de las distintas experiencias que tenemos en nuestras amistades "aquí en la tierra", si mi amistad para el "otro" que camina con migo y comparte la vida no es una oportunidad de salvación y de felicidad, es porque quizás mi amistad "original" o fundante con quien me ha regalado este don como virtud que se da, no está muy bien del todo. Hoy es nuestra gran oportunidad para encontrarnos con Dios, ya no como alguien lejano e indiferente, sino como aquel que se hace como yo por amor, para darme vida, pues quien ha encontrado un amigo ha encontrado un tesoro (Cf. Eclo 6,14).







www.ulsa-noroeste.edu.mx

## **FECHA DE EXÁMENES**

3 y 24 de Marzo 21 de Abril 12 de Mayo 2 y 23 de Junio

Mayores informes: promocion@ulsa-noroeste.edu.mx

## MAESTRÍAS Y DOCTORADO

Amparo
Calidad
Impuestos
Educación
Negocios Internacionales

Derecho Corporativo
Ingeniería Económica y Financiera
Derecho Procesal Penal Oral
Tecnologías de la Información
Telecomunicaciones y Redes

Próximo Pograma: Administración de Instituciones de la Salud

Doctorado en Educación

## LICENCIATURAS

Universidad

La Salle

Noroeste

Arquitectura
Fisioterapia
Nutrición
Comunicación
Mercadotecnia
Finanzas y Contaduría
Comercio Internacional
Recursos Humanos
Derecho
Diseño Gráfico
Diseño y Gestión de la Moda

Próximo Pograma: Clencias Políticas y Gestión Pública

## INGENIERÍAS

Psicología Educativa

Diseño Industrial
Diseño de Software
Industrial en Calidad
Mecatrónica
Producción Muttimedia
Electromédica

Producción Musical (Profesional Asociado)



# Tufesa es innovación



internet TODOS
nuestros autobuses



\*Aplica solo en territorio mexicano





